
시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학20)

*

― 시노폰 문학(Sinophone literature) 주장에 대한 중국 대륙 학계의

긍정과 비판

김 혜 준 **

＜목 차＞
1. 시노폰 문학과 세계화문문학
2. 시노폰 문학 주장에 대한 대륙 학계의 긍정
3. 스수메이의 주장에 대한 대륙 학계의 비판
4. 왕더웨이의 주장에 대한 대륙 학계의 비판
5. 시노폰 문학과 화인화문문학

1. 시노폰 문학과 세계화문문학

2004년, UCLA의 스수메이(史書美) 교수가 시노폰 문학(Sinophone

literature)을 제기했다. 이어서 하버드대학의 왕더웨이(王德威) 교수가 이에

적극적으로 호응하면서 관련 학계의 주요 현안으로 부상시켰다. 그 후 지난

10여년간시노폰문학주장은이두사람을중심으로북미화인학계는물론

이고타이완학계, 홍콩학계, 말레이시아화인학계등으로점점확산되고있

다.1)

* 이 논문은 2007년 정부(교육과학기술부)의 재원으로 한국연구재단의 지원을 받아 수행된
연구임(NRF-2007-361-AM0059).

** 釜山大 中文科 敎授.
1) 이하 스수메이와 왕더웨이의 시노폰 문학에 관한 주장은 참고문헌으로 제시한 문헌들을
검토한 후 종합적으로 재구성하여 서술한 것이다. 이에 따라 앞으로 직접 인용 등 필수적
인 경우에는 출처를 구체적으로 밝히고 그 외에는 생략하고자 한다. 두 사람의 주장에 관
한 좀 더 상세한 설명은 김혜준(2016)을 참고하기 바란다.



330 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

그들에따르면, 한어(Chinese)는 원래단일한한종류의언어가아니라여

러 종류의 언어로 되어 있다. ‘시노폰(Sinophone)’이란 그러한 각종 한어

(Sinitic languages) 또는그것을구사하는사람을의미한다. 다시 말해서단

일개념의한어(혹은국어/보통화등표준한어)에 상대되는집합개념으로서

의한어(화어) 또는그언중(言衆)을 의미한다.2) 같은이치로 ‘시노폰문학’은

바로이와같은각종한어로이루어진문학을일컫는다. 이러한주장은표면적

으로는 단순히 언어학적인 판단에서 출발한 것처럼 보인다. 하지만 실제로는

중국의 국가주의/민족주의 내지는 중국중심주의를 겨냥한 것으로, 중국 내외

부에산재하는 ‘시노폰집단’들의 ‘발성’ 문제를제기한것이다. 이점은시노폰

문학의정의 및그변화를 참고하면간단히이해할 수있다. 애초스수메이는

중국대륙외지역에서화어를구사하는사람이화문으로창작한문학을시노

폰 문학이라고 정의했다. 그 후 왕더웨이가 가세하면서 시노폰 문학은 대륙

내에서한어를모어로사용하지않는사람들(소수종족)이 한어로창작한문학

까지 포괄하게 되었다.3)

그들의이런주장은대륙학계와는전혀다른시각에서중국문학(중국대륙

문학, 타이완문학, 홍콩문학, 마카오문학) 및 ‘화인화문문학’(중국이아닌세계

각지의화인이화문으로창작한문학)을보는것이다. 그뿐아니다. 이는사실

상중문문학(또는한어문학, 화문문학)의판도와계보를재구성하자는것이자,

더 나아가서 중국 문제에관한 담론주도권을 두고 대륙 학계와 경쟁하려는것

이기도하다. 물론대륙학계로서는그들의이런시도를마냥무시하거나외면

할 수만은 없는 일이다. 1980년대 이래 화인 학계의 다양한 관점을 참고하고

수용해왔으며, 이에따라화인학계의영향력또한갈수록커졌기때문이다.4)

2) 그들은 대체로 집합 개념의 각종 한어를 ‘화어’라고 부르면서 단일 개념의 ‘한어’와 구분하
고자 했다.

3) 왕더웨이는 王德威(2006) 등에서 은연중에 시노폰 문학에 다음의 것들까지 포함시킬 수
있지 않겠느냐고 제안한다. 첫째, 중국 대륙의 민족주의/국가주의적 한어 문학을 제외한
각종 다양한 목소리의 한어 문학. 둘째, 화어를 사용하는 중국 대륙 외 화인이 다른 언어
로 창작한 ‘화인 비화문문학’. 셋째, 심지어 중국 대륙의 민족주의/국가주의적 한어 문학.

4) 대표적인 예가 1980년대 대륙의 ‘문학사 다시 쓰기(重寫文學史)’ 현상에 미친 영향이다.
대륙에서는 화인 학계의 영향력이 커지면서 맹목적으로 그 주장과 방법을 모방하는 현상



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 331

대륙 학계는 1997년의 홍콩반환이 확정된 1980년대 중반부터 홍콩문학에

관심을 갖기시작했다. 그뒤 그러한 관심은점차 타이완문학, 마카오문학 및

화인화문문학으로까지 확대되었다. 특히 1993년 이후에는 중국문학 및 화인

화문문학 전체를 ‘세계화문문학’이라는 용어로 통칭하면서, 기존의 ‘중국현당

대문학’과 대비되는 새로운 학술 영역을 구축했다.5) 그러나 세계화문문학 학

계는여전히많은면에서어려움을겪고있다. 세계화문문학이라는용어가과

연 대상을 제대로 포착하고 있는지, 그 대상을 대하는 태도는 적절한지 등에

관해끊임없이 의문이제기되고있다. 또 대륙학계내부에서 받는냉대와세

계각지의 화인으로부터받는회의 역시심각한문제다. 그런데 바로이와같

은 상황에서 제기된 시노폰 문학 주장은 세계화문문학이라는 학술적 개념 혹

은그것을기반으로하는이학계의존립자체에커다란의문을제기하는것이

나 다름없다.

그렇다면 대륙 학계, 특히 그 중에서도 세계화문문학 학계는 시노폰 문학

주장에대해과연어떻게대응하고있는가? 또는어떤반응을보이고있는가?

시노폰문학주장에대한대륙학계의평가는타당하고적절한것인가? 또양

자는 어떤차이점과 공통점을 보이고, 그 의미는무엇이며, 무슨문제점이 있

는가?

까지 나타났다. 이에 베이징대학의 원루민(溫儒敏)과 같은 학자는 이를 ‘시놀로지 추종 심
리(漢學心態)’라고 부르며 우려를 표하기도 했다. 화인 학계의 시놀로지(특히 중국현당대
문학 연구)를 존중ㆍ연구ㆍ도입해야 하지만, 그것을 무조건 중국의 학술 기준으로 삼아서
는 안 된다는 것이었다. 溫儒敏(2007.03), 溫儒敏(2007.07), 楊俊蕾(2010), 畢紅霞

(2013) 등 참고.
5) 세계화문문학은 이론적으로는 중국 대륙의 화문문학(즉 중국현당대문학)까지 포괄하지만
현실적으로는 이를 다루지 않는다. 세계화문문학은 대륙의 공식적인 학술 체계에서 오히
려 중국현당대문학의 하위 분야에 속한다. 심지어 일류 학자는 고대문학, 이류 학자는 현
당대문학, 삼류 학자는 세계화문문학을 연구한다는 우스개까지 있다. (畢紅霞 2013: 33
및 朱崇科 2014: 19)



332 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

2. 시노폰 문학 주장에 대한 대륙 학계의 긍정

종래로초국가적이주자로서의화인은항상거주지로부터그충성심을의심

받아왔다. 특히동남아지역에서는화인이가진경제력과결속력때문에더욱

그러했다. 이런 상황은 20세기 중반 이후 세계가 냉전 시기에 접어들었을 때

한층심각해졌다. 한편으로는중화인민공화국이라는정치적실체에대한각국

의견제로인해화인에대한압력이강화되었다. 다른 한편으로는중화인민공

화국이당시그자신의정치적이익을위해서의도적으로화인과거리를둠으

로써 화인의 기반이 약화되었다. 당시 신생 사회주의 국가였던 중화인민공화

국은 국제무대에서의 외교적 고립을 탈피하기 위해 동남아와의 우호적 관계

형성을추진했고, 각국의견제를피하기위해화인에게현지국적을취득하도

록 장려하기까지 했다. 이 때문에 동남아의 화인들은 거주국으로부터도 차별

대우를 받고 그들이 의지하던 출발지로부터도 버림받는 쓰라린 경험을 하게

되었다. 그 극단적인 예가 곧 1960년대 중반 인도네시아에서 있었던 참극이

다. 수하르토정권의반공정책과민족주의및중화인민공화국의외면속에서

수 만 명의 화인이 생명과 재산을 잃고 말았던 것이다.6)

그런데 근래에 와서 상황이 다시 심각해졌다. ‘중국의 강국화(中國崛起)’가

그 중 중요한 한 요인이다. 그로 인해 한편으로는 거주지에서 화인의 지위가

상승하고 있지만 이에 비례하여 화인에 대한 의심 역시 다시 높아지고 있다.

다른 한편으로는대륙쪽에서전과태도를달리하여어떻게든화인을그들의

영향력 아래에 두려 하면서 일종의 정치적 재민족화를 시도하고 있다. 이미

수백년에서수십년동안화인의현지화가진행된상태에서이와같은유동적

인상황이 반복되는것은화인의 입장에서는엄청난시련이 아닐수없다. 따

라서화인으로서는이제어떤방식으로든그간의불안한사정을청산하고, 정

6) 최승현(2011) 참고. 인도네시아에서는 1998년에도 유사한 사건이 발생했다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 333

치적으로뿐만아니라문화적으로도자신의정체성을확립하는것이시급한과

제가 된 것이다. 바로 이런 시기에 스수메이와 왕더웨이 등은 시노폰 문학을

제기하고 시노폰 집단, 시노폰 문화, 시노폰 언술(Sinophone articulations)

등등으로그연구범위를확장해가면서화인과중국, 화인과거주지와의관계

를 재정립하고자 한다.

스수메이, 왕더웨이등의이런시노폰문학주장에대한대륙학계의반응은

어떨까? 관련논문의내용과어조및다음몇가지사실에근거할때, (아마도

의도적으로) 무관심하거나무시하는학자들도많겠지만대체적으로는관망하

는 분위기 속에서 일부 학자들이 관심을 표명하고 있는 상태라고 할 수 있다.

우선 대륙에서는 왕더웨이의 많은 저서와 논문이 지속적으로 출간되고 있고,

각종학술논문과학위논문에서그의학술적성과물이직간접적으로대거언급

되고 있다. 또 종종 왕더웨이와 스수메이 등의 시노폰 문학 주장을 대상으로

한연구물이발표되고있으며, 직접적인언급은없더라도시노폰문학주장을

의식한연구물역시적지아니발표되고있다.7) 다만현재로서는시노폰문학

주장에 동의하면서 관련 용어나 개념까지 적극적으로 구사하는 사람은 아직

없는 듯하다.

전반적으로 보자면 대륙 학계는 일단 시노폰 문학의 제기 자체에 대해서는

긍정적으로 평가한다. 이를 종합하면 다음과 같다.8) 첫째, 시노폰 문학의 제

기는화인의관점을적극적으로표출함으로써, 전체대륙학계특히세계화문

문학학계의단조로운연구상황을타파했다. 둘째, 포스트식민이론을활용하

는등학제적시각을도입함으로써, 대륙학계가익숙했던기존의연구방법론

에 대해성찰하도록 만들었다. 셋째, 세계각지 화인 집단의다양한 현지성을

7) 현재까지 대륙에서 출판된 왕더웨이의 저서는 10권에 이른다. 그밖에 CNKI(中國知網)의
철학 및 인문사회 과학 영역을 검색한 결과, 2017년 1월 21일 현재 대륙에 발표된 관련
문장의 편수는 다음과 같다. 왕더웨이 게재 96편, 스수메이 게재 2편, 왕더웨이 주제 758
편(석사 53편, 박사 11편), 스수메이 주제 15편(박사 2편), 시노폰 문학 주제 58편(석사
3편). 이 중 일부 문장은 중복되겠지만 개략적인 상황을 파악하는 데는 크게 지장이 없을
것이다.

8) 朱崇科(2010), 朱崇科(2014), 楊俊蕾(2010), 曾軍(2012), 畢紅霞(2013), 李鳳亮ㆍ胡平

(2013), 湯擁華(2014), 劉俊(2015), 彌沙(2015) 등을 종합적으로 참고했다.



334 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

강조함으로써, 대륙 학계가초국가적콘텍스트속에서이문제의복합성을검

토하도록만들었다. 넷째, 중국문학및화인화문문학을전지구적네트워크속

에서 검토함으로써, 그것들의 위상을 제고시킴과 더불어 대륙 학계의 연구가

국제화될수있는통로를마련해주었다. 다섯째, 디아스포라이론에반발하는

주장을한다든지또는국가단위가아닌언어집단단위의문학범주를주장함

으로써, 서양 주류 학계의 담론주도권에 대해 문제를 제기함과 더불어 그들

자신은 물론이고 대륙 학계 또한 그간의 수동적인 자세에서 적극적인 자세로

전환할 수 있는 계기를 만들어냈다.

대륙 학계가 가장 높이 평가하는 것은 시노폰 문학 주장에서 현지성(로컬

성, 本土性, 在地性)을 강조한점이다. 예를들면, 주충커(朱崇科)는 이렇게말

한다. “시노폰문학의배후에는화문문학의현지성에대한의도적인강조가강

하게드러난다. 이는 마치약속이나한듯이필자[주충커]의주장과일치하는

견해다. 각지화문문학의현지성에대해더욱심층적으로이해하고, 실질적으

로존중하며, 상호본받는대화를할때, 우리는비로소화이부동한문학중화

라든지그외의것들을이루어낼수있을것이다.”(朱崇科 2010: 148)9) 심지

어 주충커는 이와 관련해서 “속죄(救贖)”라는 표현까지 써가면서 대륙 학계가

그동안 화인화문문학의 독자성을 제대로 파악하지 못했던 데 대해서 부족한

점을 보완하고 편견을 시정하고자 한다.(朱崇科 2014: 18)

다만 시노폰문학을주장하는화인학자의현지성강조와대륙학자들의현

지성 존중 사이에는 상당한 차이가 있다. 전자는 시노폰 문학에서 현지성을

강조함으로써중국중심주의를비판하고, 심지어 중국성에의문을제기하거나

거부하는 데까지 나아간다. 그 반면에 후자는 세계화문문학에서 현지성을 존

중하면서중국중심주의를반성하지만, 여전히중국성이핵심이며당연히그것

을 유지해야 한다는 것이다. 다시 말해서, 전자는 현지성을 강조하는 가운데

다양한목소리(衆聲喧嘩)를 유지해나가야한다는입장이다. 그리고그중일부

9) 탕융화(湯擁華) 역시 “그녀의 주안점은 ‘문학의 현지 상황’이다. 이론 연구의 차원에서 나
는 이것이야 말로 스수메이에게서 가장 주목할 만한 입장이라고 생각한다.”(湯擁華 2014)
라고 말한다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 335

학자는 최종적으로는 중국(대륙)과의 단절을 통한 철저한 현지화까지 주장한

다. 이에반해후자는현지의특성을존중해야하지만중국(대륙)과의친연성

을 유지해나가야 한다는 입장이다. 즉 궁극적으로는 중국(대륙)을 중심으로

하는 대동세계의 형성을 이루어나가야 한다는 것이다.

3. 스수메이의 주장에 대한 대륙 학계의 비판

이처럼 대륙 학계에서는 시노폰 문학 제기에 대해 새로운 학술 시각 제시,

학제적 연구 방법론 적용, 초국가적 연구 시야 제공, 국제적 연구 영역 구축,

세계적인 학술 담론생산촉구 등여러가지 면에서긍정적으로평가한다. 그

러나 대륙 학자의 시노폰 문학 주장에 대한 긍정적인 평가는 대개 원론적인

수준에서 그친다. 오히려 그보다는 구체적이고 상세하게 조목조목 비판하는

것이 더많다. 그리고그 비판은 대개스수메이에게 집중된다. 이는 무엇보다

도 그녀가 이른바 ‘反離散論’과 ‘反中國論’을 펼치기 때문인 것으로 보인다.

스수메이는 史書美(2011) 등에서 이제 더 이상 디아스포라라는 관점에서

화인을 봐서는 안 된다고 주장한다. 이는 화인에 대한 거주지 국가로부터의

이질화와주변화, 출발지중국으로부터의동질화와주변화라는이중지배를더

욱 공고하게 만든다고 보기 때문이다. 그녀는 화인이 이런 상태를 벗어나서

합법적인정체성을확보하는유일한길은중국과의관계를단절하고철저하게

현지화하는 것이라고 주장한다. 그리고 그와 같은 맥락에서 중국으로부터 오

는 모든압력을 단호히 거부해야한다고 말한다. 그녀는, 비록과거 제국주의

시절의서양 제국과완전히동일한 것은아니지만, 오늘날중국이 대륙외화

인에 대해서 일종의 제국주의적인 패권적 압박을 가하고 있다고 본다. 또한

그녀는과거대륙외지역으로이주한한족집단은원주민에대해일종의이주

정착자 식민주의(settler colonialism)를 실행했으며, 중국은 종래로 내부의



336 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

시노폰집단(소수종족)에 대해내부식민주의(internal colonialism)를 실시해

왔다고 본다. 그녀의 논리에 따르자면 타이완은 정치 실체로서의 중화인민공

화국은 물론이고 심지어 역사 문화적 존재로서의 중국과도 전혀 무관한 곳이

된다. 따라서 타이완의 독립 역시 당연한 일이 된다.

대륙 학자의입장에서볼때스수메이의이러한주장과논리는받아들일수

없는것이다. 역사문화적으로중국의제국주의적성격또는한족의대외침략

성 등을 거론하고 있기 때문에 거북한 것은 말할 나위도 없다. 그런데 더욱

큰문제는이것이오늘날중화인민공화국과타이완, 홍콩및세계각지에산재

하는화인집단과의사이에존재하는현실정치를반영하고있다는점이다. 중

국과의단절론은세계각지의화인집단이철저한현지화를통해서거주지정

체성을 획득해야 한다는 이론적인 희망사항에서 끝나는 것이 아니다. 사실은

타이완의 독립을 주장한 것이나 다름없으며, 더 나아가서 잠재적으로는 홍콩

의 독립과 대륙 내 소수종족의 독립까지도 의미하는 것이다. 이 때문에 대륙

학자의 비판은 시노폰 집단(또는 화인)과 중국을 이항 대립적으로 보는 스수

메이의반이산론, 반중국론, 내부식민주의, 이주정착자식민주의등의주장및

이에 입각한 시노폰 문학 해석에 집중되어 있다. 대륙 학자들은 스수메이의

주장이대륙과타이완의분리를주장하는분리주의자로서의주장이자냉전적

인사고에 근거한것이라고비판한다. 또 그동안대륙 학계에서화인의입장

을충분히고려하지못한점이있었다고인정하면서도, 현재는최소한세계화

문문학학계에서만큼은화인과화인화문문학의독자성을존중하고동등하게

대하고있다고반박한다. 그러면서스수메이가이런모든사항에대해무지하

거나 또는 의도적으로 외면하고 있다고 비판한다.10)

대륙 학자들은 스수메이의 주장에 대해 기본 관점 면에서뿐만 아니라 논리

구사 면에서도 비판한다. 그들의 비판은 대체로 스수메이가 포스트식민 이론

10) 주로 朱崇科(2010), 朱崇科(2014), 劉俊(2015) 등을 참고했다. 다만 대륙 학자로서는 이
문제를 너무 적극적으로 다루게 되면 결국 대륙 내부의 티베트와 위구르 문제 등까지 거
론하지 않을 수 없다. 그래서인지 몰라도 더욱 구체적이고 진전된 비판은 자제하는 것 같
다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 337

과소수문학이론등서양학술계의일부이론을중국과화인문제에단순적

용했거나오용했다는것으로집약된다. 그중에서대표적인것은자오시팡(趙

稀方)의 스수메이에 대한 비판이다. 그에 따르면(趙稀方 2015), 스수메이는

서구식민주의자로부터식민지배를받은앵글로폰집단등이그러했듯이시노

폰 집단 역시 중국으로부터 식민지배를 받은 것처럼 말하는데, 이는 사실과

전혀다르다는것이다. 중국은국외식민을행한적이없고, 화인은주로중국

내전란과혼란을피해외부로이주했으며, 오히려화인이마주친식민주의자

는서구식민주의자이지중국이아니라는것이다. 특히홍콩의경우에는영국

이 식민종주국이었다고 하면서 스수메이가 포스트식민이론을 오용했다고 말

한다. 또자오시팡은시노폰문학과중국문학의관계에서스수메이가호미바

바의 혼종 개념을 활용하는데 이 역시 오용이라고 비판한다. ‘해외화문문학’

(즉 대륙 외 시노폰 문학)은 그 범주가 유동적일 뿐만 아니라, 전체 중문문학

이라는큰 틀에서볼때 중국문학과서로융합되는 것이며, 따라서시노폰문

학과 중국문학의 관계는 변형과 조롱 방식의 저항적인 혼종 관계가 아니라는

것이다. 자오시팡은 심지어 스수메이가 들뢰즈와 가타리의 소수문학 주장을

활용한것에대해서도그들의이론을잘못적용한것이라고비판한다. 들뢰즈

와 가타리가 말한 소수문학은 소수자가 주류의 언어를 사용하여 창작한 것이

지만, 스수메이가주장하는시노폰문학은화인이화어로창작한것이므로, 중

국문학과의관계에서시노폰문학을소수문학이라고보는것은잘못이라는것

이다.

자오시팡의이런비판이전적으로틀렸다고볼수는없을것이다. 그럼에도

불구하고내가보기에과도한점이없지는않다. 이를하나씩살펴보자. 첫째,

스수메이가 앵글로폰 등과 유사한 점에 착안하여 시노폰을 제기한 것은 사실

이다. 그러나그녀는서구식민주의와중국의식민주의적행위가완전히동일

한것은아니라고말하기도했다.11) 사실그녀가중점적으로강조하려는것은

11) 스수메이는 “오늘날 해외에 있는 시노폰 집단은 소수의 예를 제외하면 중국과 식민 또는
포스트식민의 관계에 있다고 말하긴 어렵다. 이는 시노폰이 … 히스패노폰
(Hispanophone), 프랑코폰(Francophone) 등과 가장 다른 점이다.”(史書美 2013: 54)



338 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

현재의중국(대륙)과 시노폰집단의관계에서볼때전자가패권적경향을보

인다는 점이다. 둘째, 그녀가 내부식민주의라는 용어를 내세우며 대륙(또는

한족)과 대륙내소수종족의관계에대해식민주의내지포스트식민주의적시

각에서 해석하는 것은 사실이다. 다만 이 또한 과연 대륙 학자들의 주장처럼

이양자가전혀그런관계가아니라고전면부정할수있을지에대해서는논란

의여지가있다. 셋째, 스수메이가타이완에대해이주정착자식민주의를적용

한것도사실이다. 물론스수메이의주장이원주민환원주의내지절대주의가

아닌가라는의문을제기할수있다.12) 그런데원주민의입장에서본다면한족

이식민자로 간주될여지가아주 없지는않을것이다. 또 과거원주민과본성

인에대한일본과외성인(또는국민당정권으로대표되는중국), 현재 타이완

주민 전체에 대한 대륙(중화인민공화국으로대표되는 중국)이 각기 억압적인

존재로 간주될 여지가 아예 없지는 않을 것이다.

스수메이가 시노폰 문학에 대해 소수문학 이론을 활용한 것이 오용이라고

비판한것역시마찬가지다. 들뢰즈와가타리는카프카를예로들면서소수자

가주류언어로쓴문학에대해소수문학이라고정의한바있다.13) 그럼에도불

구하고세계각지로이주한화인이창작한문학은, 그것이거주지의주류언어

를 사용한 비화문문학이든 아니면 화문을 사용한 화문문학이든 간에, 소수자

로서 그들의 삶을 표현한 문학이라고 볼 수 있다. 더구나 이와 같은 문학이

주류문학을변화시키고주류문학과더불어새로운문학을탄생시킬잠재적역

라고 말하기도 했다.
12) 인류의 긴 역사로 볼 때 우리 모두는 이주자이다. 그렇다면 가장 먼저 도착한 사람이 원주

민이고, 그들이 그 지역의 원래 주인이라고 간주하는 것이 과연 언제나 합리적인 것일까?
정작 우리가 집중해야 할 문제는 어떤 집단이 주류이자 중심이 되어 다른 집단(들)을 소수
화하고 주변화하는 그것이 아닐까?

13) 스수메이도 이 점을 몰랐던 것은 아니다. 그녀는 이렇게 말했다. “어쩌면 시노폰의 주류
언어는 표준 한어일 것이다. ……시노폰은 들뢰즈와 가타리의 ‘소수문학’ 이론을 차용하여
실천하는 식으로 일종의 ‘소수 언술’이 된다. …… 중국 경내의 소수 종족이 표준 한어의
사용을 통해 중국성과 중국 민족성을 녹여 넣는 것은 곧 시노폰 언술의 전형적인 예다.
중국 경외에서도 중국의 통치에 저항하는 언술 실천이 있다.”(史書美 2014: 57)라고 말한
다. 여기서 그녀가 “어쩌면”이라는 표현을 사용했다는 것은, 단지 화인과 중국, 시노폰과
한어의 관계에 한정해서 중국과 한어가 각각 화인과 시노폰에 대해 주류라고 간주한 것임
을 보여준다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 339

량을 가지고 있는 것 또한 분명하다. 따라서 들뢰즈와 가타리의 관점을 원래

그대로 적용하지 않고 이를 변용하여 적용했다고 해서 이를 오용이라고 단언

할수는 없는것이다. 만일들뢰즈와 가타리의이귀중한 관점을더욱적극적

으로 발휘하지 않고 무조건적으로 절대화한다면 오히려 그것이 더 문제가 아

닐까?

대륙 학계의 반응 가운데 이론 혹은 논리적 측면에서 비교적 주목할 만한

것으로는또탕융화의견해가있다. 그는자신의논문(湯擁華 2014)에서 스수

메이의 정치적 입장 자체를 직접 지적하기보다는 주로 그녀가 구사하는 논리

와이론을역이용해서비판하고있다. 그가지적한것은대략다음과같다. 첫

째, 그녀는화인이거주지사회와중국으로부터이중주변화되는것을강하게

반대하지만, 막상논지를전개할때면오히려그런주변적지위를적극적으로

활용하고있다. 둘째, 그녀는이념적으로는중국이역사적으로형성된허구적

개념에불과하다면서부정하지만, 이론적으로는바로그렇게역사적으로형성

된 중국을인정하고 있다. 셋째, 그녀는시노폰이라는 개념을 내세워사유 방

식의전환을강조하면서그역량을확신하지만, 실제로는그러한사유방식이

과연현실을바꾸어놓을역량이있는지의문스럽다. 넷째, 시노폰연구를내세

워 중국중심주의를 비판하고 있는데, 그녀가 구사하는 이론 자체가 서양중심

주의적시각에서나온것이며, 혹시그녀자신이제3세계출신학자로서서양

내에서자신의입지를위해제3세계를소재로활용하고있는것일수도있다.

이와같은탕융화의비판은상당히예리한면이있다. 그렇지만스수메이에

대한 그의 해석 내지 비판이 모두 정확한 것인지에 대해서는 여전히 의문이

남는다. 우선스수메이는중심으로서의중국과주변부로서의시노폰이라는현

재의상황을전제로하면서, 주변부라는약세적지위속에서동원가능한최대

의자원을활용하는것일뿐이다. 물론그녀의최종적인목표는중심을해체함

으로써근본적으로아예중심과주변이없는상태로만드는것이다. 중국개념

에관한지적도논란의여지가있다. 내가보기엔이렇다. 스수메이는중국개

념은 시대적으로 많은 변천을 거치면서 이루어졌고 따라서 오늘날 중국을 어



340 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

떤 본질이자 원천으로 간주하는 통념은 잘못된 것이라고 본다. 그리고 그런

점에서중국의허구성을강조하면서중국중심주의를반대한다. 다시 말해서,

그녀는중국 개념및그것을 낳은특정한현실이 없었다는것이아니다. 베네

딕트앤더슨이설명한민족개념과특정한현실의관계처럼, 중국개념은어떤

현상들을추출하여상상해낸것일뿐인데, 지금그것을절대화하는것그점이

바로문제라는것이다. 이런면에서스수메이가원천과지류, 뿌리와가지라는

비유를거부하면서14) 다양한집단들의집합체로서시노폰집단이라는집합적

전체를상정하는것자체도모순은아니다. 그녀의입장에서는본질적이고총

체적이며 불변적인 중국이라는 중심을 거부해야 한다는 것일 뿐이며, 중심이

따로없는동등하면서도다양한목소리를가진집합체로서의시노폰집단이라

는 공동체는 가능하다고 보기 때문이다.15)

스수메이는시노폰문학에서부터시노폰연구에이르기까지도전적인새로

운시각을제시하면서사유방식의전환을강조한다. 그런데과연이러한것들

이 인식론의 차원으로까지 진전되고 현실을 바꾸어놓을 수 있을지 여부에 대

해서는아직단언하기가어렵다. 내 생각에는설령그것이가능하다고하더라

도 시간이 더 필요한 것 같다. 그러나 스수메이의 과거 이력과 현재 상황을

이유로 해서 오히려 서양중심주의를 대변하고 있을지도 모른다고 하는 것은

오해일가능성이있다.16) 비록자신의의욕적인주장에비해구체적인실천이

14) 스수메이, 왕더웨이 등은 이런 차원에서 들뢰즈와 가타리의 ‘리좀 이론’(theory of
rhizome)이라든가 스튜어트 홀의 ‘뿌리가 아닌 경로’(roots and routes)라는 아이디어를
참고하자고 제안하기도 한다. 다만 스수메이는 중심 자체가 없는 상태를 추구하는 반면에
왕더웨이는 중국이라는 중심을 인정하고 있는 듯한 태도를 보인다.

15) 다만 내가 보기에 이러한 거대한 상상의 공동체가 이론적으로 타당하고 현실적으로 가능
한가 하는 점은 전혀 별개의 문제이다.

16) 스수메이는 한국 화인 출신이다. 한국에서 화교학교를 졸업하고, 타이완에서 대학 과정을
마친 후 다시 미국으로 이주했다. 19세기 말 이래 대거 이주해온 전통적인 한국 화인은
일반적으로 1945년 이후 한국의 강력한 국가주의 때문에 한국 내에서 불평등한 대우를
받았다. 그들 중 타이완으로 이주했던 한국 화인들은 타이완에서도 본성인과 외성인에 의
해 주변화되었을 뿐만 아니라, 미국으로 이주한 한국 화인들 역시 주류 사회와 기존의 재
미화인들에 의해 다시 주변화되었다. 이 때문에 심지어 한국화인 출신 중에 다수는 차이
나타운이 아니라 차라리 코리아타운에 거주하게 되었다고 한다. 한국 화인의 일반적 상황
에 관해서는 박은경(1986)을 참고하기 바란다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 341

다소미흡하기는하지만, 그녀가지속적으로서양학술계의서양중심주의적인

행위를 비판해왔기 때문이다. 또 서양의 학술 이론을 능숙하게 운용하면서도

끊임없이 중국적 이론 내지 제3세계적 이론의 제시를 염두에 두고 있기 때문

이다.17)

4. 왕더웨이의 주장에 대한 대륙 학계의 비판

스수메이의경우와는달리대륙학자가왕더웨이의주장과논리를단독으로

비판하는경우는거의없다. 내가보기에왕더웨이의많은관점이기본적으로

는스수메이와동일한데도불구하고그렇다. 이에는그의학술적지위와온화

한 어투가 어느 정도 영향을 주었을지도 모른다. 하지만 더욱 근본적으로는

그의견해가 대륙학자의그것과 유사한점이많고, 그 자신의표현처럼충분

히 양자간의 대화가 가능하기때문일 것이다. 예를 들면 이렇다. 스수메이는

이중지배를거부하기위해시노폰문학에서의 ‘중국배제(排除在外)’를 주장한

다. 왕더웨이는이에반해서이중지배를막기위해오히려중국자원의적절한

활용과 ‘중국 포괄(包括在外)’을 주장한다. 스수메이는 중국의 주변 지역과 종

족에대한내부식민주의와이주정착자식민주의를주장한다. 왕더웨이는이에

대해서도역사문화적인차원에서보자면꼭그렇게만해석할수없는복잡한

17) 사실 스수메이 자신도 이 문제를 제기한 적이 있다. 그녀는 다음과 같이 주장한다. 서구의
비판이론과 문화이론은 서구 내부의 타자적 입장에 대해서는 거의 도외시하고, 외부의 타
자만을 다룬다. 그러면서 예컨대 아시아 연구에서는 아시아에서 나온 이론도 없고, 나오
지도 않는다고 보면서, 아시아의 현실이나 텍스트를 서구 이론의 적용 대상으로만 간주한
다.(Shu-mei Shih 2010: 466, 467) 이런 상황에서 서구에서 활동하는 제3세계 출신의
디아스포라 학자들이 공모, 양가, 저항 등의 방식으로 제1세계 ‘이론’과 제3세계 ‘현실’이라
는 프레임을 만들어내는데 일조하고 있지 않은지 자문해야 한다.(Shu-mei Shih 2004:
22) 그리고 도대체 ‘서구의 이론, 아시아의 현실’이라는 방식이 누구의 이익을 위한 것인
지 따져봐야 한다. 따라서 ‘방법으로서의 아시아’, ‘방법으로서의 중국’, ‘방법으로서의 시
노폰’이라는 사고가 필요하다.(Shu-mei Shih 2010: 482)



342 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

관계가있다고말한다. 그러면서왕더웨이는王德威(2012), 王德威(2013) 등

에서 시노폰과 시노폰 문학에 대해서 스수메이와는 달리 정치 지리적인 입장

에서만 볼 것이 아니라 ‘포스트유민론(後遺民論)’과 ‘추세의 시학(勢的詩學)’이

라는 관점에서 보자고 한다.

왕더웨이에따르면, 시노폰문학에는 ‘포스트유민’ 현상이나타난다. 시노폰

집단은 망해버린 나라에 연연해하는 유민처럼 되돌아갈 수 없는 출발지를 그

리워한다. 그런데그들은이에그치지않는다. 각각의거주지에서자신들의문

화적합법성을확보하기위해출발지에대해상상적창조를시도한다. 즉 자신

들의 미래를 위해 과거를 만들어낸다는 것이다. 또한 왕더웨이는 중국문학과

시노폰문학, 중국인과화인을대할때정태적인위치와입장이아니라동태적

인 추세와 모멘텀을 중시하는 자세를 취해야 한다고 주장한다. 곧 이전처럼

정치적인관점에근거하여중심/주변, 안/밖등의차원에서사고할것이아니

라, 앞으로는 ‘광의의 중국’이라는 관념 하에서 서로간의 간격과 거리를인정

하면서 대화하고 비교하는 것이 필요하다는 것이다.

그는한편으로는대륙의중국중심주의학자들에게그들이기왕에 ‘대 중화주

의’를 주장하고 싶다면 시노폰 문학에 대해 왜 외면하고 배제하느냐고 질문한

다. 다른한편으로는스수메이등화인학자들에게디아스포라적인고아심리에

서벗어나서중국자원을활용하자고호소한다. 또어떤곳에서는아예 ‘광의의

중국’이라는차원에서볼때 ‘중국’이중심이되는것을수긍하기도한다. 그러면

서 그는 시노폰 집단의발성을 충분히 인정하고 동등한 지위에서 대등한대화

를 나눌 수 있으면 된다는 식으로 말한다.18) 따라서 대륙 학자의 입장에서는

왕더웨이의 견해에 대해서 적극적으로 비판할 필요가 없는 것이다.

그렇다고 해서 왕더웨이에 대한 비판이 전혀 없다는 것은 아니다. 예컨대

18) 그는 한 대담에서 이렇게 말하기도 했다. “광의의 개념에서 말할 때 무엇이 중국이며 무엇
이 또 내가 말하는 타이완인가? 이 문제는 아무래도 역사적 상황 속에 두고 다시 더 생각
해봐야 한다. …… 나는 이 중국은 모든 것을 포용하는 중국이기를 희망한다. 그것은 대륙
이라는 이 판(板塊)을 위주로 하는 중국이다. 하지만 그것은 해외로 확장될 수도 있으니,
곧 화어 세계라는 중국이다.”(苗綠 2012.07: 176)



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 343

朱崇科(2010), 黃維梁(2013) 등은 그가 시노폰(Sinophone)을 ‘華語語系’로

번역한것은학술적오류라고비판하기도한다.19) ‘語系’란원래 ‘어족(family

of languages)’이란 뜻인데 이를 시노폰의 번역어로 채용한 것은 학술적으로

엄밀하지못한것이자시노폰언어(즉한어)가 마치 ‘어족’처럼그안에수많은

다른언어들로 구성되어있다는잘못된 인식을줄수 있다는것이다. 이에 대

해 왕더웨이는 여러 곳에서 해명한 바 있다. 그는 ‘中文/漢語/華語/華文’ 등의

용어에는한어의동일성을강조하는면이있기때문에, 또는이미그런선입견

이형성되어있기때문에, 한어의다양성과이어성을강조하기위해그런용어

대신 ‘華語語系’라는 용어를 채택했다는 것이다.20)

다만대륙학자들은왕더웨이의해명에도불구하고이를전적으로수용하는

것은아닌 것같다. 그들은스수메이가 한어와그사용 현황을잘못이해하고

있다는식으로말하는데,21) 이는사실상왕더웨이에대해에둘러서비판하는

것이기도하다. 요컨대대륙학자들은일단한어가여러종류의언어로구성되

어있다는것자체를수긍하지않는다. 그리고대륙학자들은근본적으로시노

폰주장자들이포스트식민이론에입각하여시노폰을앵글로폰등과마찬가지

로간주하는 것에대해반감을 가지고있다. 따라서왕더웨이 역시대륙이내

부의시노폰집단(소수종족및국가주의와어긋나는집단)을 억압하고외부의

시노폰 집단에 대해 패권적이라고 평가하고 있을 것이라는 의심을 거두지 않

는다. 이런 면에서 시노폰 문학 주장자들에게 비교적 호의적인 류쥔(劉俊)조

19) ‘Sinophone’의 한어 번역어는 ‘華語語系’ 외에도 ‘華語風’(陳慧樺), ‘華語’(史書美), ‘華夷風’
(王德威), ‘漢聲’(劉俊) 등 여러 가지가 있다. 이는 시노폰 문학과 시노폰 연구에 대한 다양
한 관점을 보여주는 것이기도 하다. 현재 중국권에서는 통상적으로 ‘華語語系’라는 번역어
를 사용하고 있다.

20) 예를 들면, 왕더웨이는 어느 대담에서 ‘華語語系’의 ‘語系’는 ‘family tree(系譜)’라는 개념
에 가깝지만, 한어를 사용하는 집단의 다양성과 그 사용 언어의 다양성을 강조하기 위해
의도적으로 이 용어를 사용했다고 말한다.(李鳳亮 2008: 201)

21) 예컨대 주충커는 이렇게 말한다. “조금이라도 중국 상황을 이해하고 있는 사람이라면 모두
안다. 대륙 사람 중에서 순수하게 보통화만 말하는 인구 비례는 그리 높지 않다. … 방언은
대단히 중요한 문화 전승의 기능을 가지고 있다. … 보통화는 관방 언어인데, 이런 방식은
물론… 국가에 대한 국민의 동일시를 강화하기 위한 희망과 편의성을 고려한 것이다. 그러
나 더욱 큰 원인은 그것이 실천의 산물이라는 데 있다.”(朱崇科 2010: 150)



344 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

차 다음과 같이 말하는 것은 상당히 의미심장하다.

왕더웨이는 확실히 대 중화의 흉금을 가진 화인 학자라고 하겠다. 하지만 그

가 대륙 학계에 대해 문학적 ‘국가주의’, ‘(대) 중국 중심’, ‘모국 귀환(四海歸心)’,

‘조상 회귀(萬流歸宗)’라고 판단하는 것은 그야말로 사실과 부합하지 않는다. 내

가 보기에, 왕더웨이가 이런 그릇된 판단을 표출한 것은 학술적인 인식 능력이

결여되었기 때문이 아니다. 그의 이데올로기적 입장이 의도적으로 이런 식의 언

급을 하게끔 만든 것이다.(劉俊 2015: 58)

대륙 학자들은 어쨌든 왕더웨이에 대해서 긍정적 호의적으로 대하는 면이

적지 않다. 그것은 여러 가지 면에서 나타난다. 그 중 한 가지 예를 들어보겠

다. 대륙학자들은시노폰문학주장의결점중하나로오랜기간이론만있고

실천이 없다는 점을 지적하고는 해왔다. 그런데 류쥔은 왕더웨이의 ＜華夷風
起: 馬來西亞與華語語系文學＞(2015.01)가 이론적인사변에만머무르지않고
구체적인 실적을 보여준 중요한 성과라고 대단히 높이 평가한다. 왕더웨이가

이글에서자신의포스트유민론을적용하여구체적으로작품을분석하는한편

이를통해말레이시아화문문학이중국성/말레이시아성의관계에집착하지않

고세계문학의차원에서재정립될수있는가능성을이끌어냈다는것이다.(劉

俊 2015)

아닌게아니라류쥔의지적처럼, 시노폰 문학제기에서부터시노폰연구로

의확장에이르기까지비교적빨리진전되었기때문에, 정작출발점이되었던

시노폰 문학에 관한 사항들은 비교적 소홀하게 다루어진 점이 없지 않았다.

시노폰 문학의 관점에 따라 구체적으로 문학 작품을 발굴하고 분석하는 경우

도많지 않았고, 가끔예로든 문학작품들조차시노폰 문학주장의정당성을

합리화하는소재로만활용된경우가없지않았다. 그런점에서본다면분명히

왕더웨이의 실천은 비교적 큰 의미가 있는 것이었다.

이런 면에서 탕융화가 “시노폰이라는 개념이 문학 연구 자체에 대해 과연

어떤것을증가시켰는가?”(湯擁華 2014: 64)라고질문한것은상당히곱씹을



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 345

만한 일이다. 탕융화가 보기에 시노폰 문학 학자들과 대륙 학자들의 정치적

견해가어떻게 다르냐하는것은 물론중요한문제이다. 그런데 그런것을떠

나서어쨌든이문제의제기와그이후의진전과정에서대체문학연구자체

에 어떤 긍정적인 효과를 주었는지에 대해서 생각해보자는 것이다. 즉 문학

텍스트자체의 분석수단, 그리고문학과 정치의관계에대한 사고면에서어

떤진전이 있었느냐하는것이다. 앞서 잠시언급했듯이이 점과관련해서스

수메이의 경우에는 시노폰 개념의 제시가 장차 연구방법론의 혁신은 물론 심

지어새로운인식론의차원으로까지승화될수있을것이라고주장한다. 그러

나탕융화는과연문학연구자체에패러다임의전환과같은어떤혁명적변화

를 가져올 수 있는지에 대해서는 회의적이다. 이런 점들을 모두 종합해볼 때,

시노폰문학연구(또는시노폰연구)가 어떤면에서가능성이있으며, 그가능

성을어떻게현실화할것인가하는등의문제는좀더숙고해보아야할것이라

고 생각된다.

5. 시노폰 문학과 화인화문문학

시노폰문학주장자들과대륙학자들사이에는정치적입장은젖혀두더라도

문학적견해면에서대단히크고많은차이가있다. 무엇보다도중국문학(중국

대륙문학, 타이완문학, 홍콩문학, 마카오문학)과 화인화문문학을보는관점에

서결정적인차이가있다. 대륙학계는과거에비해어느정도유연해졌다고는

하지만 여전히 중국중심주의(또는 대륙중심주의)적인 시각을 유지하고 있다.

이때문에타이완ㆍ홍콩ㆍ마카오의문학및화인화문문학을중국문학의일부
내지중국문학의외부확산형태로포섭하려한다. 반면에시노폰문학을주장

하는 학자들은 이를 거부한다. 그 각각은 독립성과 독자성을 가지고 있으며,

궁극적으로는 중국문학(또는 대륙문학)과 무관한 존재이거나 최소한 대륙문



346 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

학과동등한자격을가진존재라고주장한다. 게다가그들은대륙의소수종족

이한어로창작한문학까지도시노폰문학에포함시킨다. 중국의국가주의/민

족주의적 문학과는 다른 목소리를 내는 화어문학은 모두 시노폰 문학에 속한

다는 것이다. 심지어 왕더웨이의 경우에는 아예 차원을 달리 하여 ‘광의의 중

국문학’이라는 관념을 내세우면서 은연중에 중국현당대문학은 물론이고 화인

비화문문학까지도그것에포괄할수있음을내비친다. 아마도시노폰문학주

장자들과 대륙 학자들의 차이를 가장 잘 나타내주는 표지는, 아래 도표에서

볼 수 있는 것처럼, 중국문학과 화인화문문학에 대한 외형적인 범주 구분일

것이다.22)

(김혜준)

중국문학
화인문학

(이주자문학의 일부)

대륙문학 타이완문학 홍콩ㆍ마카오문학 화인
화문문학

화인
비화문문학

한족
한어문학

비한족
한어문학

한족
한어문학

비한족
한어문학

반환전
한어문학

반환후
한어문학

화어사용자
화문문학

화어사용자
비화문문학

대륙학계

중국문학
화문문학

화예문학중국현당대문학 타이완문학 홍콩ㆍ마카오문학
세계화문문학

스수메이
중국문학
(排除在外)

시노폰 문학 중국문학시노폰 문학 거주지문학

왕더웨이

중국문학
(包括在外)

시노폰 문학 (시노폰 문학)

궁극적인 시노폰 문학(광의의 중국문학)

그렇지만 그들 사이에는 간과할 수 없는 공통점 내지 유사점이 있다. 양쪽

22) 이 도표는 개략적인 상황을 이해하기 위한 것이다. 편의상 중국문학 부분에서는 한어로
된 문학만 표기했다. 시노폰 문학 부분의 마카오문학에 대해서는 홍콩문학에 준해서 판단
했다. 시노폰 문학 주장자들이 전혀(거의) 언급하지 않았기 때문이다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 347

모두한어(화어)라는언어적요소를중시하면서시노폰문학(또는세계화문문

학)과 중국과의관계해석에집착한다는것이다. 이를좀더풀어서말해보자.

그들은 사용 언어가 단일 개념으로서의 한어냐 아니면 집합 개념으로서의 한

어(화어)냐, 그것이모어이냐제 2 언어이냐등에서는차이를보인다. 그러나

문학의정의와범주구분에서어떤인간집단의삶이갖는중요성에대해서는

별반주의하지않는다. 한어(화어)라는 사용언어를유일한또는우선적인기

준으로 적용하는 것이다. 또 그들은 중국문학과 시노폰문학(또는 세계화문문

학)의관계를뿌리와가지로보느냐아니면이를부정하느냐, 시노폰개념에서

중국을 포괄하느냐 배제하느냐 등에서는 차이를 보인다. 그러나 그들 자신이

제시한 범주의 문학(특히 그 속에 포함된 화인화문문학)이 세계문학 또는 전

체 인류의 차원에서 갖는 의미에 관해서는 별반 주의하지 않는다. 그러면서

주로 중국문학과 시노폰문학(또는 세계화문문학)의 관계라든가 중국과 화인

의 관계에 대해서만 주목한다. 문제는 그들 각각의 입장과 의도가 어떠하든

간에이런태도는자칫바람직하지않은결과를이끌어낼수도있다는것이다.

그 중 가장 중요한 것은 바로 이런 것이다. 즉, 정치적 실체로서의 중국이나

역사 문화적 존재로서의 중국을 넘어서는, 거대한 새로운 상상의 공동체로서

의 ‘대 중화’를 탄생시킬 수도 있다는 것이다.

시노폰문학주장자들은다른누구보다도더욱이점에유의해야한다. 그들

이애초 ‘시노폰’ 개념과 ‘시노폰문학’을 제기한것은화인이처한곤경을해결

하기 위해서였다. 다름 아니라 화인이 거주지와 출발지로부터 가해지는 이중

지배 내지 이중주변화를 이겨내고, 디아스포라 상태에서 벗어나서 문화적 신

분 정체성을 확보하자는 것이었다. 물론 그들 중 어떤 이는 중국과의 단절을

주장하고 어떤 이는 중국의 자원을 활용하자고 한 것은 사실이다. 하지만 이

역시 단순히 중국과의 관계 그 자체를 중시해서가 아니라 거주지에서의 지위

를확립하기위한방안이었다. 그런데그들의논의가오로지중국이라는구심

력과 화인이라는 원심력의 관계망 속에서만 이루어지다 보면 결국 ‘중국중심

주의’를 인정하는 셈이 되고 말 것이다. 그리고 이는 오히려 자신들이 그토록



348 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

애써저항하고자하는 ‘중국중심주의’를 강화하게될것이고, 이와동시에거주

지로부터의 압력또한 더욱 증대시키게될 것이다. 그뿐 아니다. 심지어는 그

들이 상상하는 공동체인 시노폰 집단이 중국이라는 신축적인 역사 문화적 관

념, 중화인민공화국이라는 현실적인 정치적 실체, 중국 국가주의/민족주의라

는 강력한 이념과 결합함으로써 결과적으로 ‘대 중화’의 탄생에 기여하게 될

수도 있는 것이다.

그러면 대륙 학계는 어떤가? 대륙 학계 역시 이 점을 경계하지 않으면 안

된다. 그들은줄곧서양중심주의적패권주의를반대해왔다. 그런데그들자신

이동일한 방식의패권주의를향해 나아갈수있기 때문이다. 사실근래에들

어와서대륙학계는중국문학의범주문제와관련하여국가적경계나정치적

지형보다언어문화적요소를강조하는경향을보이고있다. ‘세계화문문학’은

물론이고 ‘한어신문학’23)과같은주장이등장한것이그러하다. 말하자면그들

은화문/한어라는언어적요소를전면에내세워기존의 ‘중국현당대문학’ 관념

에 도전하고 있는 것이다. 이는 물론 대륙의 학술 체제와 관행의 불합리성을

지적하면서재조정을시도한다는의미가있다. 하지만이는또한어라는언어

를 매개로 하여 중국 문학의 범주를 재구성함과 동시에 이를 통해 그 범위를

최대한확장하고자하는것이나다름없다. 애초홍콩문학에대한관심에서출

발하여세계화문문학이라는새로운영역을구축하게된과정, 타이완ㆍ홍콩ㆍ

23) 마카오대학의 주서우퉁(朱壽桐) 등은 ‘漢語新文學’이라는 개념을 제시하고, ≪漢語新文學

通史≫(2010) 등 각종 저술을 통해 이를 확산시키고자 노력하고 있다. 그는 이렇게 주장
한다. “문학은 언어의 예술이다. 문학의 모든 문제는 언어의 차원으로 귀결시킬 수 있고
또 그렇게 해야 한다.”(朱壽桐 2010: 10) “다른 개념과 비교할 때 ‘한어신문학’이라는 개념
은 이런 점에서 우월하다. 신문학에 대해 국가 판도, 정치 지역이 주는 어떤 규정과 제약
을 최대한 초월 또는 극복함으로써, 신문학 연구가 정치화된 학술적 예단을 벗어나서 한
어의 심미적 표출의 법칙성을 탐구하는 방면에서 새로운 학술적 경로를 이루어낼 수 있도
록 한다는 것이다.”(朱壽桐 2010: 8) 그러나 그의 이런 주장과 실천에는 최소한 두 가지
결정적인 문제를 가지고 있다. 첫째, 문학에서 언어가 극히 중요한 요소인 것은 사실이지
만 문학은 근본적으로 인간의 삶을 표현하는 예술이라는 점을 소홀히 하면서 그 표현 수
단인 언어만을 우선적인 기준으로 삼았다는 것이다. 둘째, 그의 실제 작업은 한어문학의
심미적 법칙성에 근거했다기보다는 단순히 한어를 사용한 모든 문학을 아우르는데 그침
으로써, ‘하나의 중국’이라는 전제와 ‘중국+한족=새로운 상상의 공동체’라는 잠재된 욕망
을 문학의 범주 면에서 표출한 것에 불과하다는 것이다.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 349

마카오 문학 및 화인화문문학을 중국 문학의 외부 확산으로 간주하는 태도,

대륙 내소수종족문학이나기타다양한목소리를가진문학에대한소극적인

자세, 세계문학 속의 중국문학 또는 세계화문문학을 내세우면서도 실제로는

오로지 서양문학과의 대비에만 치중하는 방식 등이 은연중에 모두 이런 면모

를 드러내주고 있다.24)

이런점들로판단해볼때연구자들이반드시인식해야할사항이있다. 화

인화문문학의 의의와 가치에 관한 것이다. 화인화문문학은 어떤 식으로든 세

계화문문학또는이에반발하는시노폰문학의범주속에포함되어있다. 그런

데 화인화문문학이 가지고 있는 의의는 사실 그런 차원을 넘어서는 것이다.

무엇보다도화인화문문학은들뢰즈와가타리가말한그대로는아니지만소수

문학으로서의 가치를 가지고 있다. 즉 주류문학에 충격을 주고, 문학 자체를

바꾸어 놓을 잠재성을 가지고 있다. 그뿐만 아니다. 오늘날 새롭게 형성되고

있는초국가적이주자의문학의일부로서세계문학에서새로운지형을만들어

낼가능성을가지고있다. 이를다른각도에서다시말해보자. 전 세계에산재

한화인/화인집단은본질적이고일원화된하나의통일체가아니다. 각기독자

적이고 다원적인 복수의 집합체이다. 특히 이들은 오늘날 민족과 민족국가를

넘어서서 점차 새로운 형태의 인류 집단으로 대두되고 있는 초국가적 이주자

의일부이다. 따라서화인문학(화인화문문학및화인비화문문학)은 중국과화

인의 차원을 넘어서서 전 인류의 차원에서 자리매김해야 하는 문학의 일부이

다.25) 마찬가지로 화인화문문학에 관한 연구(또는 그것과 깊은 관계가 있는

시노폰문학이나세계화문문학에관한연구) 역시단지중국과의관련성여부

에만 집착하는 방식으로 이루어져서는 안 된다.

이런 면에서 시노폰 문학 주장자들은 그들 스스로가 이미 제시했던 방안이

24) 이 때문에 선칭리(沈慶利)와 같은 대륙 학자조차 이를 비판한다. 그의 주된 비판 대상은
두 가지다. 첫째, 세계화문문학의 세계성 논리의 배후에 포함된 자기 비하적이면서 자기
과대적인 중국/세계의 이항대립적 사고, 둘째, 중국문학중심론을 둘러싼 논쟁의 이면에
잠재된 중국대륙중심주의적 발상이다.(沈慶利 2008)

25) 화인화문문학에 관한 좀 더 상세한 설명은 김혜준(2011)을 참고하기 바란다.



350 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

자대륙학자들이비판하는과정에서제언했던방안을소홀히해서는안된다.

시노폰 문학의 개념을 중국과의 관계에만 적용하는 데서 벗어나서, 거주지와

의관계및서양중심주의와관련한방면에도적극적으로적용해야한다. 특히

초국가적 이주자문학과의 연관성을 적극적으로 검토해야 한다. 만일 그렇게

된다면 시노폰 문학 주장은 서양중심주의적인 세계 학술계의 주류 담론에 대

한비판이론으로서유의미한공헌을할수있을것이다. 그뿐아니다. 서양에

서활동하는제3세계출신의학자로서그들이받고있는여러가지오해도피

할수 있을것이다. 즉 자신의 출신지를소재로삼아 서양이론을적용함으로

써오히려서양중심주의에협조하고있다는오해에서벗어날수있을것이다.

또서양을대리하여중국을견제한다는오해라든가, 혹은정치적견해에바탕

을 둔 냉전적 태도라는 오해에서도 어느 정도 벗어날 수 있을 것이다.26)

대륙학자들은더더욱근본적인성찰이필요하다. 무엇보다도명실상부하게

중국중심주의적인 관점에서 벗어나서 세계문학의 차원에서 중국문학과 화인

화문문학을다시금검토해보아야할것이다. 그리고이에는다음사항들이포

함되어야할것이다. 첫째, 화인화문문학(또는더나아가서대륙내소수종족

문학)이 가진 소수문학으로서의 의의와 가치를 인정해야 한다. 이와 동시에

화인화문문학이 가지고 있는 초국가적 이주자 문학의 성격에 대한 더욱 적극

적인 탐색이 필요하다. 둘째, 세계문학 속에서 중국문학 또는 화문문학/한어

문학의의의를검토하는것은필요한일이지만, 그렇다고해서그것이영어문

학ㆍ프랑스어문학ㆍ스페인어문학 등 서양문학의 지위를 공략하여 그 자리를
차지해야 한다는 방식이어서는 안 된다. 즉 중국문학이든 화문문학/한어문학

이든 간에 모두 세계문학의 일원으로서 그 정당한 가치는 인정받아야 하지만

장차서양문학을대체하는패권적존재로상정해서는안된다. 셋째, 화인화문

26) 스수메이는 어느 대담에서 자신의 견해에 대해 반중국적이고 냉전적인 태도라고 평가하
는 것이 순전히 오해라고 해명한 적이 있다. 자신의 주장은 화인을 디아스포라로 취급하
며 주변화하는 서양 학술계의 서양중심주의를 비판하는 과정에서 나온 것이며, 중국(중화
인민공화국)의 강국화에 따라 중국중심주의가 현안으로 대두되면서 자연스럽게 그에 대
한 비판으로 이어진 것일 뿐이고, 더구나 이제 더 이상 중국이 공산주의 국가도 아니라는
것이다.(許維賢⋅楊明慧, 2015)



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 351

문학또는그들이주장하는세계화문문학(실제로는대륙외의화문문학)을단

지중국이야기를세계에전파하는수단으로만간주해서는안된다.27) 그보다

는 세계 각지에 산재하는 소수자로서의 화인들이 각기 그들의 삶을 표현하는

예술임을 인정하면서, 이를 통해 대륙 내부의 소수자와 대륙 외부의 인류의

삶에대한이해와공감을시도해야한다. 요컨대중국문학에대해서는내부적

으로다양한목소리를인정하면서외부적으로는세계문학의일원으로서자신

의 의의와 가치를 인정받도록 노력해야 한다. 화인화문문학에 대해서는 초국

가적이주자문학이자소수문학으로서그것이갖는의의와가치를인정하는전

향적인 자세를 취해야 한다.

＜參考文獻＞

박은경, ≪한국 화교의 종족성≫, 서울: 한국연구원, 1986.
최승현, ≪화교의 역사 생존의 역사≫, 인천: 화약고, 2007.
왕더웨이 지음, 김혜준 옮김, ≪현대 중문소설 작가 22인≫, 서울: 학고방, 2014.
葛兆光, ≪宅茲中國: 重建有關“中國”的歷史論述≫, 北京: 中華書局, 2011.
王德威, ≪跨世紀風華: 當代小說20家≫, 台北: 麥田出版, 2002.
朱壽桐 主編, ≪漢語新文學通史≫, (廣州: 廣東人民出版社, 2010.04)
졸 고, ＜화인화문문학(華人華文文學) 연구를 위한 시론＞, ≪중국어문논총≫ 제50집,

서울: 중국어문연구회, 2011.

______, ＜시노폰문학(Sinophone literature), 경계의해체또는재획정＞, ≪중국현대
문학≫ 제80집, 서울: 중국현대문학학회, 2017.

27) 2016년 11월 베이징에서 第二屆世界華文文學大會(中國海外交流協會ㆍ中國世界華文文學

學會 主辦)가 개최되었다. 개막식 및 기조 강연에서 중화인민공화국 정부 인사들과 중국
작가협회 고위 인사들(吉狄馬加, 葉辛)이 공통적으로 강조한 것은 두 가지였다. 중국의 ‘민
족부흥’이 도래했다는 것과 화문작가의 작품을 통해 ‘중국 이야기’를 전 세계에 알려야 한
다는 것이었다. 그런데 그들이 말하는 ‘중국 이야기’란 (발전하고 있는) 중국의 상황을, 세
계란 (사실상) 서양을 의미하는 것이었다. 명단을 참고로 할 때 이 회의에는 200여명의
대륙 외 화문작가와 100명가량의 대륙 학자 및 필자를 포함한 소수의 외국인 연구자가
참석했다.



352 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

______ㆍ梁楠, ＜韓國華人華文文學初探＞, ≪중국어문논총≫ 제55집, 서울: 중국어문연
구회, 2012.

왕더웨이씀, 김혜준옮김, ＜화어계문학― 주변적상상과횡단적구축＞, ≪중국현대
문학≫ 제60호, 서울 중국현대문학학회, 2012.

최승현, ＜현대 “중국”과 “화교”의상호인식에관한연구＞, ≪중국학논총≫ 제33호, 한국
중국문화학회, 2011.

Shu-mei Shih, “Global Literature and the Technologies of Recognition,” PMLA:

Publications of the Modern Language Association of America, Vol. 119,

No. 1, Jan. 2004.

______________, Visuality and Identity: Sinophone Articulations across the Pacific,

University of California Press, June 19, 2007.

______________, “Hong Kong Literature as Sinophone Literature,” Journal of

Modern Literature in Chinese, Vol. 8.2 & 9.1, Hong Kong: Centre for

Humanities Research at Lingnan University, Jan. 2008

______________, “Theory, Asia, Sinophone,” Postcolonial Studies, Vol. 13, No. 4,

Dec. 2010.

______________, “The Concept of Sinophone,” PMLA: Publications of the Modern

Language Association of America, Vol. 126, No. 3, May 2011.

______________, “Introduction: What is Sinophone Studies?,” Shu-mei Shih,

Chien-hsin Tsai and Brain Bernards, Sinophone Studies: A Critical

Reader, New York: Columbia University Press, Jan. 2013.

畢紅霞, ＜我們爲何批評王德威― 兼論面對“海外漢學”的複雜心態＞, ≪當代文壇≫ 2013年
第3期, 成都: 四川省作家協會, 2013.

陳慧樺, ＜世界華文文學: 實體還是迷思＞, ≪文訊≫ 革新第52期(總91號), 台北: 文訊雜誌
社, 1993.

郜元寶, ＜“重畫”世界華語文學版圖― 評王德威≪當代小說二十家≫＞, ≪文藝爭鳴≫ 2007
年第4期, 長春: 吉林省文學藝術界聯合會, 2007.

金 進, ＜拓展中國現代文學疆界的必要和可能＞, ≪世界華文文學論壇≫2015年第3期, 南
京: 江蘇省社會科學院, 2015.

黃維梁, ＜學科正名論 “華語語系文學”與“漢語新文學”＞, ≪福建論壇(人文社會科學版)≫
2013年第1期, 福州: 福建社會科學院, 2013.

黃 一, ＜書寫新的文學中國史― 王德威敎授訪談＞, ≪山花≫ 2011年第15期, 貴陽: 貴州



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 353

省文聯; 貴州省企業決策硏究, 2011.

李鳳亮, ＜“華語語系文學”的槪念及其操作― 王德威敎授訪談錄＞, ≪花城≫ 2008年第5期,
廣州: 花城出版社, 2008.

______, ＜二十世紀中國文學硏究的整體觀及其批評實踐 ― 王德威敎授訪談錄＞, ≪文藝硏
究≫ 2009-2, 北京: 中國藝術硏究院, 2009.

______⋅胡平, ＜“華語語系文學”與“世界華文文學”: 一個待解的問題＞, ≪文藝理論硏究≫ 
2013年第1期, 上海: 中國文藝理論學會ㆍ華東師範大學, 2013.

劉 俊, ＜”華語語系文學”的生成、發展與批判― 以史書美、王德威爲中心＞, ≪文藝硏究≫ 
2015年第11期, 北京: 中國藝術硏究院, 2015.

彌 沙, ＜世界文學”觀念與華語語系文學＞, ≪世界華文文學論壇≫ 2015年第4期, 南京: 江
蘇省社會科學院, 2015.

苗 綠,＜重寫中國文學史― 王德威敎授訪談之一＞, ≪長城≫ 2012年第7期, 石家莊: 河北
省作家協會, 2012.

______, ＜中文語境裏的“世界公民” ― 王德威敎授訪談之二＞, ≪長城≫ 2012年第7期, 石家
莊: 河北省作家協會, 2012.

沈慶利, ＜“世界華文文學”論爭之反思＞, 陸卓寧 主編, ≪和而不同≫, 南寧: 廣西人民出版
社, 2008.

史書美, ＜華語語系硏究芻議, 或, ≪弱勢族群的跨國主義≫翻譯專輯小引＞, ≪中外文學≫ 
第36卷第2期, 台北: 台灣大學外文系, 2007.

______, ＜理論ㆍ亞洲ㆍ華語語系＞, ≪中國現代文學≫ 第22期, 台北: 中國現代文學學會,
2012.

______, ＜華語語系硏究對台灣文學的可能意義＞, ≪中外文學≫ 第44卷第1期, 台北: 台灣
大學外文系, 2015.

______, ＜何謂華語語系硏究?＞, ≪文山評論: 文學與文化≫ 第9卷第2期, 台北: 政治大學
英文系, 2016.

______, 楊華慶譯, 蔡建鑫校, ≪視覺與認同: 跨太平洋華語語系表述ㆍ呈現≫, 台北: 聯經出
版事業股份有限公司, 2013.

______, 趙娟譯, ＜反離散: 華語語系作爲文化生産的場域＞, ≪華文文學≫ 第6期, 汕頭: 汕
頭大學, 2011.

湯擁華, ＜文學如何“在地” ― 試論史書美“華語語系文學”的理念與實踐＞, ≪揚子江評論≫ 
2014年第2期, 南京: 江蘇省作家協會, 2014.

王德威, ＜華語語系文學: 邊界想像與越界建構＞, ≪中山大學學報(社會科學版)≫ 2006年



354 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

第5期, 廣州: 中山大學, 2006.

______, ＜文學地理與國族想象: 台灣的魯迅, 南洋的張愛玲＞, ≪中國現代文學≫ 第22期,
台北: 中國現代文學學會, 2012.

______, ＜“根”的政治, “勢”的詩學― 華語論述與中國文學＞, ≪中國現代文學≫ 第24期, 台
北: 中國現代文學學會, 2013.

______, ＜華語語系的人文視野與新加坡經驗: 十個關鍵詞＞, ≪華文文學≫ 2014年第3期,
汕頭: 汕頭大學, 2014.

______, ＜華夷風起: 馬來西亞與華語語系文學＞, ≪中山人文學報≫ 第38期, 高雄: 中山大
學, 2015.

______,＜華語語系, 台灣觀點＞,≪中外文學≫ 第44卷第1期, 台北: 台灣大學外文系, 2015.
溫儒敏, ＜談談困擾現代文學硏究的幾個問題＞, ≪文學評論≫ 2007年第2期, 北京: 中國社

會科學院文學硏究所, 2007.

溫儒敏, ＜文學硏究中的“漢學心態”＞, ≪文藝爭鳴≫2007年第7期, 長春: 吉林省文學藝術界
聯合會, 2007.

吳奕錡ㆍ彭志恒ㆍ趙順宏ㆍ劉俊峰, ＜華文文學是一種獨立自足的存在＞, ≪文藝報≫華馨
版, 2002.

許維賢ㆍ楊明惠, ＜華語語系硏究不只是對中國中心主義的批判: 史書美訪談錄＞, ≪中外文
學≫ 第44卷第1期, 台北: 台灣大學外文系, 2015.

楊俊蕾, ＜”中心― 邊緣”雙夢記: 海外華語語系文學硏究中的流散ㆍ離散敘述＞, ≪中國比較
文學≫ 2010年第4期, 上海: 上海外國語大學ㆍ中國比較文學學會, 2010.

曾 軍, ＜“華語語系學術”的生成及其問題＞, ≪當代作家評論≫ 2012年第4期, 瀋陽: 遼寧省
作家協會, 2012.

曾 琳, ＜讀史書美“反離散”原文及中譯文有感＞, ≪華文文學≫ 2014年第2期, 汕頭: 汕頭大
學, 2014.

趙稀方, ＜從後殖民理論到華語語系文學＞, ≪北方論叢≫ 2015年第2期, 哈爾濱: 哈爾濱師
範大學, 2015.

莊華興, ＜馬華文學的疆界化與去疆界化: 一個史的描述＞, ≪中國現代文學≫ 第22期, 台
北: 中國現代文學學會, 2012.

朱崇科, ＜華語語系的話語建構及其問題＞, ≪學術硏究≫ 2010年第7期, 廣州: 廣東省社會
科學界聯合會, 2010.

______, ＜再論華語語系(文學)話語＞, ≪揚子江評論≫ 2014年第1期, 南京: 江蘇省作家協
會, 2014.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 355

＜Abstract＞

Sinophone Literature, World Chinese Literature, and Overseas

Chinese-Language Literature

― Mainland Responses on the Sinophone Literature Discourse

Kim, Hye-joon

In mainland China, scholars have been keeping an eye on the development

of Sinophone literature discourse, with some expressing more direct interest in

it. Many mainland scholars find the notion of Sinophone literature valuable in

the way that it can potentially offer fresh academic vantage points, mobilize

interdisciplinary methodologies, provide transnational perspectives, develop

conversations of the international academic field beyond China, and make

theoretical contribution to global literature studies. At the same time, however

they often take much more critical stances toward the arguments produced from

the Sinophone literature discourse.

Most criticism is focused on the way Shu-mei Shih counterposes Sinophone

communities(or overseas Chinese) with mainland China. Also, they argue

against Shih’s literary interpretations based on ideas like “against diaspora”,

“anti-Sino-centrism”, “internal colonialism”, and “settler colonialism”. Mainland

scholars identify Shih’s argument as a separatist one that sets the mainland

and Taiwan apart, essentially a vestige of Cold War ideology. Moreover, they do

not limit their criticism to the argument itself, but extend to conditions of

reasoning. They object that it is a case of simple application or

misappropriation of postcolonial theory, minor literature theory, and other

Western theories to the Chinese and the oversea Chinese problematics.

Although these criticisms are justifiable, some of them are rather unnecessarily

excessive.



356 ≪中國語文論叢≫ 第80輯

Meanwhile, it is rarer to find mainland scholars making exclusively criticism

against David Der-Wei Wang’s argument and reasoning. The scarcity can

probably be traced from the fact that Wang’s argument has many overlaps with

those of the mainland scholars, as well as the way his argument highlights the

possibility and the need for productive conversations. However, this does not

indicate that there are no criticisms against Wang’s argument. In fact,

mainland scholars challenge the way Wang translates the term “Sinophone” to

“Huayu Yuxi(華語語系)”. Also, they are wary of the possibility that Wang

comprehends the politics between mainland Chinese and the Sinophone

community (which includes internally the ethnic minorities and other

communities that do not align with PRC nationalism, and externally, the

Taiwanese, Hong Kong, Macau, and Overseas Chinese) as domestically a

repressive one and externally an imperial project.

Even when political stances are set aside, Sinophone literature scholars and

mainland scholars have substantial differences in the way they view literature

itself. The differences stand out most sharply in how they understand Chinese

literature (mainland Chinese-language literature, Taiwanese literature, Hong

Kong literature, Macau literature) and overseas Chinese-language literature.

Mainland scholars tend to maintain the Sino-centric (or mainland-centric)

perspectives, whereas those arguing for Sinophone literature understand

Sinophone literature as an independent and autonomous sphere, which

ultimately is unrelated or at least on an equal playing field with Chinese (or

mainland Chinese-language) literature. It might as well be said that such

disagreement in how each define and categorize Chinese literature and overseas

Chinese-language literature signifies the most revealing differences between

Sinophone literature scholars and the mainstream mainland scholars.

Despite apparent disagreement, one must not overlook their commonalities

or similarities. They both attach great importance to linguistic element

(Chinese/Hanyu/Huayu), as well as the interpretation of the Sinophone

literature(or world Chinese literature)’s relationship with mainland China.



시노폰 문학, 세계화문문학, 화인화문문학 357

Regardless of their political stances or intention, this tendency can lead to

perhaps not the most desirable effect: they might end up producing an

imagined community that exceeds China as political being or historical/cultural

being, namely, “the grand Sino-community”.

It is imperative that Sinophone literature scholars make serious consideration

of both their own arguments and the insights that have emerged from the

mainland scholars’ criticisms. That is, instead of confining the concept of

Sinophone literature to examination of its relationship with China, the concept

can be mobilized to discuss its relationship with residence, Eurocentrism

(Westcentrism), and most significantly, the transnational migrant literature. Only

then the Sinophone literature as a critical theory can make crucial contribution to

reshaping the Eurocentric tenor of the World literature conversation.

Key words: Sinophone, Sinophone literature, Chinese literature, world Chinese

literature, mainland Chinese-language literature, overseas

Chinese-language literature

투 고 일: 2017. 02. 28

심 사 일: 2017. 03. 16-03. 30

게재확정일: 2017. 04. 14


